#### A SERIES IN HALACHA מאת הגאון מו"ר הרב ברוך הירשפלו שליט"א, מאת הגאון מו"ר הרב ברוך, קליבלגד היינוס LIVING A "TORAH" DAY Laws of the Three Weeks and Nine Days (4)

Learning Torah on Tisha B'av and for an Avel. In Tehillim. (19:9). *Dovid HaMelech* describes words of *Torah* as follows: "פקודי ה' ישרים משמחי לב" - the *mitzvos* of *Hashem* are just (see the **Malbim's** explanation there) and give joy to the heart (of those who learn them). Therefore, the halacha states that an avel (mourner) during *Shiva* is not permitted to learn words of *Torah* (א"ד שפ"ד). Similarly, on *Tisha B'av*, when all Jews mourn the destruction of the *Bais Hamikdash*, we are not permitted to learn 5) Works of *Mussar* according to many *Poskim*. The purpose of *Torah* (או"ח תקנ"ד). This *issur* also applies to ladies who do not have the *mitzvah* of *Talmud Torah*. Even to think *Torah* concepts, which in many areas of *halacha* is not the same as actual learning (Birchas HaTorah, in front of ervah), is prohibited on Tisha B'av and for an avel because it too gladdens the heart (you). Children under the age of Bar Mitzvah should also not learn or be taught (שם:א).

expense

б

**Permitted Texts.** There are certain texts relating to *Tisha B'av* and Aveilus which are permitted to be learned on this day of to study them and not to waste time.

mourning. One may learn in a simple form without *pilpul*:

1) Megilas Eicha with all its Medrashim and commentators.

- 2) Kinnos said on Tisha B'av, laws of Tisha B'av, Aveilus, and Cheram (which is like Aveilus) in the Shulchan Aruch.
- 3) Parts of *Tanach* that talk about hardships: *Ivov* and *Yirmivahu* (skipping *posukim* of comfort scattered throughout the *sefer*).
- 4) The entire third perek of Gemara Moed Katan; Gittin 55b-58a: Sanhedrin 96b-97a and 104b.
- a fast day is self-improvement so this is desirable learning (תוס' חיים על חיי אדם קלה:ב. נחמת ישראל ל'ד).

Bitul Torah. There are numerous opinions about the *issur* of on Tisha B'av. Shevat M'vehuda (יו"ד שפד:ד) and **Kaf Hachavim** (תקודא) hold that these are just permitted texts. but if one doesn't learn them it isn't ביטול תורה once Chazal prohibited regular learning. From the Chacham Tzvi (תשובה ק) it seems that since one has permitted texts, there is an obligation

בלו הרלחלים – תבליו מדף היומו – בבא בתרא מג.

himself from partnership, he is no longer אנע בעדות and may testify on behalf of his [ex]partner (מסלק) himself from partnership, he is no longer אנע בעדות דתורה? The Gemara asks from a Braisa that if a סיית was stolen from a town, one may not bring דין תורה to the בני העיר from any of the בני העיר because they are אמלע בעדות. The **Rashbam** explains we are הושש לקמנא. The *braisa* does not suggest that 2 people should be מכלה themselves from the they can say אדעי ס"ת, דלשמיעה אוג אין אווי boes not help & we're still אאני ס"ת, דלשמיעה אוג אין אין אין א and even if they are מעלק any ownership of it, they will hear קריה"ת from it and have מאלה. This makes them אנע and they are disgualified.

The משה רבינו תיקן שיהו קורין בתורה ברבים בשבת, ובשני ובחמישי בשחרית", says [הל' תפילה פי"ב,א] רמב"ם says [הל' תפילה פי"ב,א] רמב"ם אולים אינו בחמישי בשחרית" (the days don't elapse without or is it a היאת התורה is only a קריאת התורה is only a איז א מורה כלל ט'] **ר' יוסף ענגיל**. שמיעת תורה, or is it a היורה כלל ט'] **ר' יוסף ענגיל**. every individual to read the אומע כעונה. but since we aren't all able to lain, we are איא from the אומע כעונה through the שומע כעונה ? He brings the who quotes מהר"י, ווייל who duotes מהר"י, ברונא who duotes מהר"י, ווייל one of his מהר"י, ברונא through hearing הריג ברוא דו א דו אין דו א savs. this is because the הריה"ת is only for אין א מעני א savs. this *osak* is probably based on 

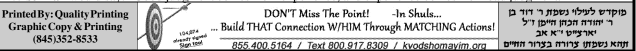
שמונה עשרה while davening הריה"ת would be if one heard הקירה brings that a נפקמ"נ If he is being [ברשת בשלח] שפר חבצלת השרון then in our case he would be איז שמיע בעונה either. So, if דרי שמיעה sonly a דרי שמיעה then in our case he would be שומע בעונה because he is not relving on דרי שמיעה. If it is a שמונה עשרה then he needs to rely on שומע כעונה and that can't work if he is in middle of שמונה עשרה.

The **אוויה הלכה** says one may learn during הריה"ת as long as there are 10 people following the הריה"ם. In הריה"ת as long as there are 10 people following the באור הלכה says המאר How can one be permitted to learn during *laining*, how will he hear the בעל קורא Prine ח"ה says לולא דמסתפינא. I would say this halacha is referring to one who already heard laining, he is the one who may learn during but only quietly. However, he concludes that the brings the **אינים מקרא ואחד תרגום** who was אנים מרמיר that even though there is a איטה that allows one to recite או אברהם. to every word. ארו הכן דעת הגר"א. The משנ"ב adds that many ארונים suggest to read along with the בעל קורא because without doing so it is harder to be and listen to every word. We see from the above halachos, that whether the עיקר תקנה was for איקר אפועה every word must still be heard.

### R' Pinchos Horowitz zt"l (Hafla'ah) said: TONK TMT KIT

יה' אלקי אבותכם יסף עליכם ככם אלף פעמים ויברך אתכם" - Rashi explains that Moshe said, 'These 1000 blessings are mine; Hashem will bless you as He promised.' What is the meaning of this? Two times in history, Hashem was ready to wipe out Bnei Yisroel - the Eigel and the Meraglim - and He promised Moshe, 'I will make from you a great nation.' Since 'Middah Tova Meruba M'Puraneus' - good is always at least 500 times stronger than evil (סוטה א). Moshe said the blessing of אלף פעמים' - 1000 times, is mine as I was promised to be a great nation twice. Bnei Yisroel will get different berachos."

A Wise Man would say: "Good judgment comes from experience, and experience comes from bad judgment."



TO SUBSCRIBE אברהם יוסף שמואל AND RECEIVE THIS בראתי יצר הרע ובראתי לו אלטר בן ר׳ טובי׳ ז״ל TORAH SHEET WEEKLY. ורעיתו רישא רחל WWW.TORAHTAVLIN.ORG **OR SEND AN EMAIL TO** שלמה ע"ה קורץ SUBSCRIBE@TORAHTAVLIN.ORG **Monsey Edition** Torah Taylin Publications 34 Mariner Way, Monsey, NY 10952 שבת הזון – פרשת דברים – ו' מנחם אב תשפ"ד Shabbos Parshas Devarim - August 10, 2024

פלג המנחה עש"ק - 635 ו הדלקת נרות שבת - 7:44 וזמו קריאת שמע / מ"א - 855 וזמו קריאת שמע / הגר"א - ו93 סוף זמו תפילה/הגר"א – 10:41 שקיעת החמה שבת קודש – 10:41 מוצש"ק צאת הכוכבים – 18:51 צאה"כ / לרבינו תם – 19:3

מאת הנח"צ רבי גמליאל הכחן רבינוביץ מאת הנחיביע ביא מאת אינוייא שער השמים ירושלים עיח"ק 320 ותענו ותאמרו אלי המאנו לה' אנחנו נעלה ונלחמנו ככל אשר צונו ה' אלקינו ... (א-מא) – דרך התשובה הראויה רי להביז את המוסר הטמוז במקראות אלו צריכים לדעת ב' כללים בעניז 🗸 תשובה א. שגם אחר שנכשלים בחטא חמור יכולים תיכף ומיד לתקנו בתשובה. וכח תשובה חזקה היא כ״כ שמועלת אפילו לבטל שבועתו של הקב״ה. כי באמצעות

תשובה משתנה מהותו של האדם ונעשה כאדם אחר, ועל אדם כעין זה לא נגזרה גזירה. ב. מאידך, שלא בנקל יכולים לזכות לתשובה. כי איז התשובה מועלת אלא אם כז היא מעומק הלב. וא״א בקל לבוא לידי חרטה עמוקה כל כר. ולכז מלכתחילה יהיה

אדם זהיר מאוד מז החטא. שמא לא יזכה חלילה לבוא לידי תשובה אמיתית. שתי נקודות אלו שופכים אור על הבנת הדברים. דהנה כלל ישראל נכשלו באותה זעה בעווז חמור ביותר. עד כדי שהתרעמו על ה׳ והטילו בו דופי באמרם ׳בשנאת ה׳ אותנו' ר"ל. גם העונש הכבד שהוטל עליהם מוכיח עד כמה גדלה חטאתם. ובכל זאת שהשכימו ושמעו מה גזר עליהם בוראם בשבועה. בקשו למחוק את הטאתם ואת גזירה שבאה בעקבתה בשתי תיבות: ׳חטאנו לה״! אחר שאמרו שני תיבות אלו הבינו שכבר חזר המצב לקרמותו. ומעתה יכולים הם להתכונז למלחמה ולנצח ולהיכנס ארז. וגזירת ׳במדבר הזה יפלו פגריכם׳ איננה עוד. דבר זה איז הרעת סובלתו. העמיק כל כך בחטא. ובאמירה קלה נהפכים שוב לצדיק?! התשובה לכך היא: כן! יש מציאות כזה שכשאומרים ׳חטאתי׳ נמתק הכל! והיא כשתיבה זו יוצאת מפי רונו של אדם כתוצאה מחרטה על העבר. כי אז מתפרשת תיבה זו למצות התשובה. בכח התשובה נהפר האדם לאיש אחר וביכולתו להמתיק אפילו הדינים הקשים

לימודש נאת חדב אברדם דנאל אבשטיין שליטיא, בעביס שדה אברדם TU אלה הדברים אשר דבר משה אל כל ישראל בעבר הירדו במדבר בערבה מול סוף .... (א-א) - בענין שבת חזון

רש״י: ״לפי שהז דברי תוכחות ומנה כאן כל המקומות שהכעיסו לפני המקום בהן, פיכר סתם את הדברים והזכירם ברמז מפני כבודז של ישראל״. עכ״ל. הרי משה רבינו ווכיח כלל ישראל. באופז רמז שלא לפגום כבודם. וזהו הקשר ביז פרשת דברים להפטרת ״חזוז ישעיהו״. דהנה פסק **המחבר** שקוריז פרשת דברים קודם תשעה באב. כתב **הלבוש** לבאר דבריו (סי' תכ״ח. ד') וז״ל: ״והטעם הוא כדי שיקראו פרשת דברים שמתחלת בתוכחותיו של משה קודם ט' באב. כדי להפטיר בה בחזוז שהוא תוכחות ישעיה על חורבן״, עכ״ל. הקשר בין הפרשה והפטורה הוא דשניהם ענין א׳ של תוכחה.

ויש להוסיף. שהרי ידוע שאמרו חז"ל (ירושלמי יומא): "כל דור שלא נבנה בית המקדש בימיו כאילו נדרב בימיו״. ע״כ. הרי החובה מוטלת עלינו לבנות את הבית זמקדש. והאופז לבנותה הוא ע"י תיקוז העבירות שגרם לחורבז הבית. וכמו שאמרו ז״ל (יומא ט:) שבית המקדש נחרב משום שעברו על הג׳ עבירות החמורות, עבודה גילוי עריות. ושפיכות דמים. ומקדש שני נחרב משום שהיה בהם "שנאת חנם". ע״כ העבודה מוטלת עלינו לתקז הני עבירות.

המציאות. ושמציאות זו נקראת 'תשובה', ועדיין תמיה למה באמת יועיל תשובה? אמנם תמיהה זו אינה כל כר בתוקפה אחר שתביז גם הכלל השני הנזכר. שאותה אמירה 'הטאתי' המועלת לשנות את מהותו של האדם צריכה להיות מעומק הלב, וכשהאדם זוכה לכך, נעשה אכן בריה חדשה, כי עיקר האדם הוא ה׳דעת׳ וכשהדעת משתנה משתנה עיקרו של האדם. כעת גם תבין שבדרך כלל איז האדם זוכה במהרה לשנות דעתו עד שיבוא לידי תשובה מעומק הלב. ובעיקר בחטאים הנעשים בזרוז ר״ל. שכז אם ביום האתמול לא בחל האדם בחטא. חזקה שלא ישנה היום את דעתו מז הקצה אל הקצה, ועל פי הרוב צריכים זיכור גדול עד שהדעת משתנה לטובה, ואז איז הוידוי תלוי באמירה מז השפה ולחוץ, ולכז עושה אמירתו רושם. זוהי הסיבה שבפועל לא נתקבלה תשובתו של ישראל. כי על אף שעשו תשובה והתחרטו על העבר. עדייז לא זכו לבוא לידי החלטה גמורה שאכז לא נהגו כשורה. ולא שלא היתה חלילה תשובתם מצומק הלב. כי אילו היה כז היו יראים לנפשם. ולא היו מעיזים לצאת למלחמה, אמנם לפי דרגתם ולפי גודל

ביותר! וגם שבוצה שנשבע הקב״ה מתבטלת בכח התשובה כנזכר. וידעתי גם ידעתי

שעדיין אינך רואה בדברי שום תשובה לתמיהתך, שכן לא גיליתי לך כי אם שזוהי

לעילוי נשמת ר'

בת ר' אברהם

פרק ג׳ דאבות

החטא, היו זקוקים לחרטה עמוקה ביותר, ולבחינה הנדרשת עדייז לא הגיעו. זהו שרמז משה בדבריו באמרו: ׳ותענו ותאמרו אלי חטאנו להוי״ה׳ וגו׳, ׳ותענו ותתוודו' לא נאמר. כי אם 'ותענו ותאמרו'. כי הוידוי עדייז היה רק בגדר 'אמירה' כי לא היה עדייז מעומק הלב כרבעינז. ועדייז לא היו יכולים להגדיר אותה כ׳זידוי׳, ולכן לא נתקבלה התשובה ולא עלתה להם יפה כשעלו להלחם עם הכנעניים. וא״כ בודאי שמוטל על האדם לבקש רחמים שלא יחטא. ואחר שכבר

. <u>הטא יבקש רחמים שיזכה לת</u>שובה אמיתית המתקבלת לרצוז לפני אדוז כל וכתב **החיד"א** (דברים אחדים דרוש ו') דברים נוראים בענין זה וז"ל: אנן מה נענה. כי כל היום אנו מצטערים על הרבז הבית ועל הגאולה. ולא דעת ולא תבונה בנו לומר. הלא בחרבז בית שני היו התנאים. רבים בתורה ובמצשים טובים. וצכ״ז חרב בעון שנאת חינם, ואם עתה אין אנו באחדות, ויש שנאת חנם, איך יתכן שיבנה ב״ה, כיון שסיבת חרבנו לא פסקה ממנו.

ואיר אנו אומרים "כי לישועתר קוינו כל היום". ונצפה לישועה, ושנאת חנם עדייז בנו. אוי ואבוי. כי זה דומה לנוטע אילז ובידו השנית ברזל לחותכו ולשרשו. וכה מעשהו יום יום. היש שטות גדול מזה. ומה יצדק אנוש במעשים טובים כל עוד טומאתו בו. שנאת חנם. ואיר לא נחוש על עוז חילול שמו הגדול זה כמה מאות שנה. בעונותנו. ואפשר. כי זהו טעם שצריר לצפות לישועה. כלומר. להתעורר לסלק שנאת חנם. דלא אפשר שיבנה עד שיתוקז סיבת חרבנו. וכיוז שהוא מצפה לישועה מוכרח לסלק שנאת חינם. שאם לאו. איך יצפה והוא הגורם להחזיק בהרבנו. וזה שאמרו. ״כל דור שלא נבנה בית המקדש בימיו כאלו נחרב בימיו״ רכיוז דלא נבנה מסיבת שנאת חינם. והוי כאלו נחרב. דזה היה סיבת הרבנו. נמצא. כי עיקר גדול לשב. שיסכים בלבו לאהוב את כל ישראל. והיו לאחרים בקשר אמיז, וזהו שבח ישראל, כממו שכתוב: ומי כעמר ישראל גוי אחד בארז״. עכ״ד. הרי, מי שיש בידו הטא זה של "שנאת חנם". נחשב כאילו הוא מחריב הבית המקדש!

# מעשה אבות .... סימו

אלה הדברים אשר דבר משה אל כל ישראל בעבר הירדן במדבר בערבה מול סוף בין פארן ובין תפל ולבן וחצרת ודי זהב ... (א-א) A penniless *chasid* once made the arduous journey to visit his *rebbe*, **R' Shlomo Hakohen Rabinowitz** zt", of Radomsk. He was distraught. His daughter was of marriageable age, and he did not know where to begin to find the money needed for a dowry and a wedding. All of this was written out in the *kvitl* which he handed to the *rebbe*.

R' Shlomo was in a jovial mood - as was his natural state - and as he read through the kvitl, he suddenly exclaimed, "What is this I read here about you being 'a poor man'? You had better leave my house at once, for our Sages teach us that יעני חשוב כמת' 'a pauper is considered as if dead.' As you probably know, I am a kohen, who may not be defiled by such contact!"

The poor man turned beet red and jumped up from his seat in sheer fright. He was about to run out of the house but the *tzaddik* motioned to him. "Come now, come now! This must surely be a case of *mes mitzvah*, a dead body which can be attended to by no one else, in which case a *kohen* is allowed to defile himself."

Those present laughed at the seeming jest, a tactic the *Rebbe* would employ to try to make his visitors relax and remain at ease. Now, the *tzaddik* turned serious and addressed himself once more to the poor fellow. "You are worried about marrying off your daughter, is that right? I can see that here. But before that, tell me, do you have bread to eat?"

The man fidgeted nervously. "To tell the truth," he stammered, "I haven't any bread to eat."

"So you don't eat at all?" asked the Rebbe. "How do you survive?"

"I do eat and I even make a *beracha Hamotzi* every day." claimed the pauper.

"Please explain," asked the *Rebbe*. "If you make a *Hamotzi* every day, where do you get the bread for that?"

"Most of it comes from my wife. She works, and earns a little money, so we have what to eat."

"What a fine business!" cried the rebbe. "His wife supports him! Shouldn't we be warned by the example of Adam Harishon, whose wife gave him something to eat? Tell me, what does your wife do to earn her income?"

"Well, she goes to all the courtyards of the squires in the area, sells fruits, vegetables and whatever else she can muster, and earns a little from that." the pauper replied. The *Rebbe* listened pensively as the man spoke.

"If so," said the *tzaddik* smiling now, "it seems that your problem is solved. The *posuk* in *Parshas Devarim* lists a number of places where the Jewish people encamped, and there it states: ארי-זהב'. My advice to you is to follow the lead of our ancestors. Tell your wife that if she goes to אצירות' - the courtvards of the noblemen, then she will no doubt merit to encounter - דר-אהבי - an ample amount of gold, to support your family and produce a dowry for your daughter in her upcoming nuptials. *Reb Yid*, go home in peace and the Almighty will help you, and your wife will prosper with 'דריהב'."

The poor man was unlearned and did not fully grasp the *Rebbe's* play on words of the *posuk*, but it was clear to him that he had received a blessing and that was good enough for him. When he came home and his wife asked him what he had brought back from the *rebbe*, he tried to explain it to her but found it really was quite difficult.

His wife was not satisfied with her husband's effort. Until one day, when she breathlessly ran home carrying a package and exclaimed, "Look here. Today I found this lying about in the mud. Before anyone could see, I grabbed it and brought it home."

They opened it together, and found a sum of three hundred rubles - quite an exorbitant amount in those days. The man realized that this bounty came from the *Rebbe's* blessing. Part of it they set aside for their daughter's dowry and the wedding expenses, and with the rest the happy man set up a little business in which he prospered for the rest of his life.

After the passing of the *Radomsker*, this *chasid* came to visit his son and successor, **R' Avraham Yissachar Rabinowitz** zt'', and told him the above episode. "My father," said the *tzaddik*, "was a remarkable man. Every expression of his *ruach* hakodesh he managed to clothe in jest and witticisms, so that no one should detect there was anything extraordinary afoot."

שמעו שמים ... כי ה' דבר בנים גדלתי ורוממתי והם פשעו בי ... (ישעי' א-ב) A PENETRATING ANALYSIS OF THE WEEKLY INTODIT HAFTORAH BY AN UNEQUALLED HISTORIAN INTODIT תורת הצבי על

Yeshaya HaNavi's prophecy, while it was uttered reveals how incredibly deep Hashem's affection for us runs. concerning Malchus Yehuda and the holy city of Yerushalavim, was by extension about all of Klal Yisroel. In it he exclaimed: "For Hashem has spoken, I reared children and brought them up, and they have rebelled against Me!" What indeed does the Navi mean by exclaiming that "Hashem has reared and brought up" Klal Yisroel?

**R' Leib Chasman** *zt''l* (**Ohr Yahel**) remarks that *Yeshava* HaNavi spoke of Hashem's enduring love for his children and how despite Klal Yisroel's tendency to falter now and then in their steadfastness to the Almighty, Hashem always cherishes us as His children. It is this notion, and these very words of Yeshava HaNavi, of "בנים גידלתי ורוממתי" which coming of Moshiach speedily and in our days.

Amazingly, until this statement was uttered, it was impossible for anyone to understand the relationship between Hashem and the Jewish people, and in fact, even prior to Klal Yisroel's existence as a nation, the ministering angels wondered where Hashem would channel His Fatherly affection. They hoped that Hashem would treat them as His children and for a while it did indeed seem to be the case. However, once Yeshava HaNavi exclaimed that Hashem regarded us as His children, it became quite clear that only

Klal Yisroel enjoyed such a close bond with the Almighty. May we merit to feel Hashem's love once again with the

#### שמע ביז אחיכם ושפמתם צדק בין איש ובין אחיו ובין גרו (א-מו)

**V** 

## CONCEPTS IN AVODAS HALEV FROM THE FAMILY OF R' CHAIM YOSEF KOFMAN ZI"L

At a first glance, the word would seem superfluous. Obviously, in order to pronounce a verdict the judge must hear the litigants' arguments. What is the chiddush of the word you? The mechaber of sefer Afikei Yam writes the following explanation: Halacha states that a dayan shouldn't look at the faces of the balei din before him, so as not to become influenced (positively or negatively) by their affluence or social status. Thus the *posuk* says *wear* their respective sides, but do not look at them. (He adds, *Chazal* in *Sota 47b* teach us that אמערבו רואי פנים בדין, בטל לא תגורו. He explains this to mean when the judges began to consistently look at the parties involved, they became lax in the אזהרה לא תגורו Do not fear the people.)

It is possible to suggest another *pshat* on the extra word were when two sides come to the *dayan*, it's not sufficient for the *Rov* to simply *hear* the words they are verbalizing. One must also "hear" their feelings; delve into what's really going on and what's driving this conflict. *Hear* the בין אריכם, the between the lines. When a *dayan* does that, it'll be easier for him to placate them, negotiate an acceptable *pshara*, and reach a just verdict of ושפטתם אדק - a more meritorious *psak*. R' Yisroel Salanter *zt*" teaches that each of us is a *dayan* - judging and *paskening* for ourselves and our families. According to the above, we must bear in mind that machshava. When those inevitable moments of domestic conflict arise, "hear" - listen to what's really troubling them. With that realization it will be much easier to resolve the matter as you'll be getting to the root cause of the issue.

*Chazal* in *Bava Metzia* teach us that *Yerushalavim* was destroyed אל שהעמידו על הדיו People. People interacted with each other very superficially. Had they searched a bit deeper, they'd have understood the other person's feelings, validated them and reached an agreement - לפנים משורת הדין. Let us all try to improve our relationships by promoting achdus, which will no doubt help serve as a catalyst, this שבת חזון for an end to this long golus. אין במשפט תפדה, ושביה בצדקה

### משל למה הדבר דומה איכה אשא לבדי מרחכם ומשאכם וריבכם ... (א-יב)

There was once a period of time when many tragedies משל happened. Every few days another "incident" occurred. Either a young child or young person lost their life in the most unexpected manner and people began panicking. Like all good Jews have done in past generations, people turned to their *Torah* leaders for light and guidance. **R' Yaakov** Kamenetsky zt"l responded with the following:

*Chazal (Vavikra Raba 33,3)* tell us that when there is a bucket full of sins and we don't know which particular sin is causing current events issues, "the sin of גזל - theft, jumps to the top." What this means is that when people go about their daily life and business without being wholly aren't rightfully theirs. By all sense of the word, this ultimate redemption will be very soon forthcoming!

constitutes theft, and it doesn't make a difference whether a person meant to do it or even knew about it. The sin of stealing is on his conscious.

This is such a widespread and serious issue, that when in doubt, we can assume this is the cause of our difficult times! נמשל: Moshe Rabbeinu said, "איכה אשא לבדי" - "How can l *carry alone your burden...*" **Rashi** explains that when people saw they were losing a court case in front of Moshe, they would burden him by bringing new proofs and witnesses that they had just "recently" discovered. This, they hoped, would drag the case on, and somehow turn the case in their favor. This is an example of dishonesty and ultimately theft.

*Chazal* say it was this same "איכה" that ultimately brought about the destruction of the *Bais HaMikdash*, as we read on honest in their dealings, they will end up with things that Tisha B'av איכה ישבה בדד". If we can rectify this sin, the

בל רדפיה השיגוה בין המצרים ... (איכה א-ג) בל דרפיה השיגוה בין המצרים ... (איכה א-ג)

Our period of national mourning begins on *Shiva Asar B'Tammuz* gradually, with no music, no haircuts - and then it intensifies to no swimming and no showers. On Tisha B'av we don't eat or drink and our mourning gets even stronger as we sit on the floor and cry! But then, at *Chatzos*, when the *Bais HaMikdash* was set on fire, we do something strange. We get up off the floor and prepare for *Mashiach* to arrive! At the time of our deepest pain, we actually express the opposite reaction! Why? Because in life, pain is the beginning of joy. When it can't get any worse, it has to get better. The darkest moment is the one right before dawn. Sometimes one has to be put in a deep, dark, or difficult situation to realize how blessed he really is!

Sometimes a person feels like he is in the dumps! He feels low and sad. But didn't Dovid HaMelech tell us, מקימי מעפר דל מאשפות ירים אביון". "Hashem, you lifted me up from the dumps, from the garbage. You raised up a poor person." Had Dovid not been in his most horrible and lowly place, he would have never been raised up to become Dovid HaMelech! It is the dump and the garbage itself that a person must go through in order to give him the strength and ability to become great!

Tisha B'av is the day of immense tragedy for the Jewish people, but it is also the day of hope and belief that the Geula will come. The gematria of מפתח which means KEY is 528. There are 528 hours in the 3 weeks of Bein HaMetzarim. Chazal teach us that these special hours are actually the KEY to a real relationship with *Hashem*. It is by going through the pain and hardship together with our Beloved Father, that we become especially close. So, the next time you feel low, you feel down in the dumps, know that it is the beginning of something wonderful. May we all be *zoche* to see the end of the pain, the end of the darkness and enjoy the great light of Mashiach Tzidkeinu, Bimheira Biyameinu. And remember, hold on tight to your KEY, to the *Mafteach* that unlocks all the blessings in your life, but put it down for a moment whenever you get rid of the garbage.